
Klagelieder 

 

Die Klagelieder 

Titel  

Die Juden nannten das Buch „echa“ (Wehe) nach dem Anfangswort 

der Kapitel 1; 2 und 4, einem typischen Klagewort. Unter den späte-

ren Rabbis taucht auch die Bezeichnung „kinot“ auf, ein „lauter 

Schrei“ oder Klageruf, Totenklage. Es bringt den traurigen Inhalt des 

Buches zum Ausdruck und kommt in Jer. 7,29 vor. Die Septuaginta 

verwendet diesen Begriff als Überschrift und übersetzt ihn mit 

„thronoi“ (abgeleitet vom griech. threomai = laut schreien). Ebenso 

bezeichnet die Vulgata das Buch als „threni“ (Klagelieder). Die deut-

schen Bibeln haben den Titel der Septuaginta bzw. Vulgata über-

nommen. 

Einordnung 

Die Klagelieder zählen in der hebräischen Bibel zu den Schriften, 

dem dritten Teil des hebräischen AT. Innerhalb der Schriften (hebr. 

Ketubim) gehören sie zu den Festrollen (hebr. Megilloth) und ste-

hen nach dem Buch Prediger. Die Festrollen wurden mindestens 

einmal im Jahr an bestimmter Festen oder Gedenktagen gelesen: 

die Klagelieder am Gedenktag der Zerstörung Jerusalems. 

Die Reihenfolge in der deutschen Bibel ergibt jedoch auch einen 

guten Sinn, denn die Klagelieder hängen untrennbar mit dem Pro-

pheten Jeremia zusammen und haben den gleichen historischen 

und geistlichen Hintergrund. Allerdings sind sie nicht einfach als 

Anhang zu Jeremia zu betrachten, sondern als eigenständiges Buch 

mit eigenem Thema und Schwerpunkt. 

 

 

 



Klagelieder 

 

Verfasser 

Der Verfasser des Buches wird zwar nirgends eindeutig genannt, 

aber es gibt verschiedene Hinweise, dass es nur Jeremia gewesen 

sein kann: 

1. Die Septuaginta und in ähnlicher Weise die Vulgata leiten die 

Klagelieder mit folgenden Worten ein: „Und es geschah, nach-

dem Israel in Gefangenschaft geführt und Jerusalem verödet 

worden war, da saß Jeremia weinend und klagte diese Klage 

über Jerusalem und sprach ...“ 

Dieser Zusatz steht zwar nicht im hebräischen Grundtext, ist 

aber ein deutlicher Hinweis auf die allgemein anerkannte Auf-

fassung. Die jüdische und christliche Tradition hat schon immer 

Jeremia als Verfasser der Klagelieder angesehen. 

2. Aufgrund seiner empfindsamen Natur, geistlichen Haltung und 

literarischen Gewandtheit war wohl niemand besser für die Auf-

gabe geeignet als Jeremia. Und niemand hat dieses tragische Er-

eignis so hautnah miterlebt, wie er. Wie beim Buch Jeremia mag 

Baruch als Schreiber fungiert haben (vgl. Jer. 36,4) 

3. In 2 Chr. 35,25 wird erwähnt, dass Jeremia Klagelieder verfasst 

hat. Gott selbst forderte ihn auf, eine Klage über Juda zu erhe-

ben (Jer. 7,29). 

4. Obwohl der literarische Stil etwas von Jeremia unterscheidet, 

sind viele Themen und Ausdrücke ähnlich. Edward Young sind 

die folgenden erstaunlichen Entsprechungen aufgefallen: „Jung-

frau, Tochter Judas“ (Klgl. 1,15; Jer. 14,17); „Augen fließen von 

Tränen“ (Klgl. 1,16; 2,11; Jer. 8,23; 9,17b; 13,17b); „Schrecken 

ringsum (Klgl. 2,22; Jer. 6,25; 20,10); „Übe Vergeltung, Herr“ 

(Klgl. 3,64-66; Jer. 11,20 u.v.a.).  

 



Klagelieder 

 

Zeit der Abfassung 

Sie ist sinnvollerweise kurz nach den furchtbaren Ereignissen anzu-

setzen, als die Erinnerung noch frisch und die Zerstörung noch 

sichtbar war. Folgende Zeitangaben werden in der Bibel genannt: 

Datum v. Chr. Ereignis Bibelstellen 

9. Juli 586 Eroberung Jerusalems – 
Flucht des Königs 

Jer. 52,6-11 

7. August 586 Stadt, Häuser und Tem-
pel brennen 

2 Kön. 25,8-9 

10. August 586 Die Stadt ist ausgebrannt Jer. 52,12-16 
 

Jeremia hat die Klagelieder kurz nach dem 10. August 586 v.Chr. 

geschrieben, wobei es möglich ist, dass er sie später überarbeitet 

hat, da die kunstvolle Form auf eine längere Zeit des Nachdenkens 

schließen lässt. Vielleicht hat er kurz nach den Ereignissen seine 

Eindrücke niedergeschrieben und sie später in alphabetischer Form 

(Akrostichon) angeordnet, um das dauerhafte Einprägen der Ereig-

nisse zu erleichtern. 

Die Festrolle der Klagelieder wird am Gedenktag der Zerstörung des 

Tempels gelesen. Da die Zerstörung des (zweiten) Tempels im Jahr 

70 n. Chr. auf den 9. August fiel, dient dieser Tag dem Gedenken an 

beide Ereignisse. Am 9. Abh (nach dem jüdischen Kalender) wird 

jedes Jahr weltweit in allen Synagogen das Buch Klagelieder als 

göttliches Mahnmal dieser schrecklichen Ereignisse gelesen. 

Jedoch hat das Judentum bis heute den Zusammenhang zwischen 

der Zerstörung des Tempels im Jahr 70 n. Chr. und der Ablehnung 

des Messias Jesus Christus nicht erkannt. Jesus hatte dieses Ereignis 

klar vorausgesagt wie damals Jeremia zur Zeit des ersten Tempels 

(Lk. 19,43-44). 

 



Klagelieder 

 

Hintergrund 

Von 588 bis 586 v. Chr. gelang es dem babylonischen Heer, die Ver-

teidigung Jerusalems systematisch zu durchbrechen. Judas ur-

sprüngliche Begeisterung nach seiner Rebellion gegen Babylon wich 

einem Gefühl der Unsicherheit und Furcht. Ägypten, sein Verbünde-

ter, hatte eine militärische Niederlage hinnehmen müssen, als es 

vergeblich versucht hatte, Juda von dem Zugriff der Babylonier zu 

befreien. Eine jüdische Stadt nach der anderen wurde erobert (vgl. 

Jer. 34,6-7), bis nur noch Jerusalem den babylonischen Heerscharen 

Widerstand entgegensetzte.  

Innerhalb der Stadt ließ der immer enger werdende babylonische 

Belagerungsring die gesellschaftlichen Strukturen und Normen zer-

brechen. Mütter aßen ihre eigenen Kinder (Klgl. 2,20; 4,10). Der 

Götzendienst florierte, denn die Menschen schrien zu jedem ihnen 

bekannten Gott um Hilfe. Die Menschen wurden vom Wahnsinn 

erfasst. Schließlich wollten sie gar den Propheten Gottes als Verrä-

ter und Spion töten, nur weil er die Wahrheit verkündete. 

Die lange Belagerung endete ganz plötzlich am 18. Juli 586 v. Chr. 

Die Mauern wurden durchbrochen, und das babylonische Heer 

drang in die Stadt ein (2 Kön. 25,2-4a). König Zedekia und die übrig-

gebliebenen Männer seiner Armee versuchten zu fliehen, wurden 

aber gefangengenommen (2 Kön. 25,4b-7). Mehrere Wochen dau-

erte es. bis Nebukadnezar die Stadt von Widerstandskämpfern ge-

säubert und alles Wertvolle geraubt hatte, aber am 14. August 586 

v. Chr. war diese Aufgabe erfüllt, und die Zerstörung der Stadt be-

gann (2 Kön. 25,8-10).Die babylonischen Truppen verbrannten den 

Tempel, den Königspalast und alle größeren Gebäude der Stadt und 

rissen die Mauern, die ihr Schutz geboten hatten, nieder. Als die 

Babylonier schließlich ihr Zerstörungswerk vollendet hatten und mit 

ihren Gefangenen abgezogen waren, ließen sie nur Ruinen und 

wertloses Gerümpel zurück. 



Klagelieder 

 

Jeremia musste die Entweihung des Tempels und die Zerstörung 

Jerusalems mitansehen (vgl. Jer. 39,1-14; 52,12-14). Die vormals so 

stolze Hauptstadt war in den Staub getreten worden. Ihre Bevölke-

rung war einem grausamen Sklavenhalter ausgeliefert. All dies las-

tete schwer auf Jeremias Seele, als er sich niedersetzte und diese 

Klagelieder schrieb. 

Thema 

Menschliche Klage und göttliche Plage im Gericht über Jerusalem 

Zweck 

Dieses „Meer von Tränen“ bezweckt die literarische Bekundung der 

tiefen Trauer der Gläubigen in Israel über den Verlust der heiligen 

Stadt und des Tempels. Diese Trauergesänge zeigen den unendli-

chen Schmerz der Einsamkeit, nachdem die Herrlichkeit des Herrn 

sie in Schmach und Schande verlassen hatte. Auch die vollständige 

und wörtliche Erfüllung aller Gerichtsdrohungen über die ehrwürdi-

ge Stadt und ihr Heiligtum soll bezeugt werden. Die Klagelieder 

bekräftigen auf brillante Art und Weise die Erhabenheit Gottes, dem 

diese Verwüstung zugeschrieben wird (2,17; 3,37.38). Der helle 

Hoffnungsschimmer liegt in der Treue Gottes, in seinen Verheißun-

gen der Gnade. „Groß ist deine Treue“, in Gericht wie Gnade 

(3,22.23). Denn Gottes Bund birgt auch Verheißungen für Erneue-

rung bei Buße.   

Schlüsselverse 

Klgl. 1,5.12; 2,17; 3,22-27.39; 4,11; 5,19-22 

Schlüsselworte 

Wie, siehe, Verwüstung, Tochter Zion, gedenke, weinen, Trauer, Er 

hat 



Klagelieder 

 

Aufbau 

Die Klagelieder beinhalten nur 5 Kapitel. Wer sie liest, sollte sich in 

die tragische Situation hineinversetzen, in der sie geschrieben sind. 

In unseren deutschen Übersetzungen ist der poetische Stil des Heb-

räischen schwer erkennbar. Die Klagelieder sind literarisch kunstvoll 

aufgebaut. 

Wie bei den sog. „alphabetischen Psalmen“ finden wir hier eine 

wunderbare akrostichische Form. Akrostiche (= Anfangsbuchstaben) 

nennt man die Anordnung der Gedanken nach der Reihenfolge des 

hebräischen Alphabets. Die Gedanken können eine Zeile, einen oder 

mehrere Verse umfassen: 

- Kap. 1,2 und 4 zählen 22 Verse entsprechend den 22 Buchstaben 

des hebräischen Alphabets. Jeder Vers beginnt mit dem jeweils 

nächsten Buchstaben des Alphabets. In der deutschen Überset-

zung geht diese Kunstform leider verloren. 

- Kap. 3, das mittlere Kapitel mit 66 Versen, besteht aus 22 Vers-

gruppen mit je 3 Versen. Im Unterschied zu Kap 1,2 und 4 be-

ginnen immer 3 Verse mit dem gleichen Buchstaben.  

- Kap. 5 besteht zwar aus 22 Versen, die jedoch nicht alphabetisch 

angeordnet sind. 

Die symmetrische Reihenfolge der Gedanken diente vermutlich als 

Gedächtnisstütze, um das Auswendiglernen zu erleichtern. 

Die Klagelieder bestehen aus 5 Liedern oder Trauergesängen in 5 

Kapiteln, die auch als „Pentateuch der Trauer“ bezeichnet werden. 

3 der 5 Kapitel beginnen mit dem hebräischen Titel des Buches 

„ekha“ (= Wehe). Außer dem vierten endigt jedes Lied mit einem 

Gebet oder einer Klage zu Jahwe. 

 

 



Klagelieder 

 

Der Inhalt des Buches lässt sich folgendermaßen gliedern: 

Kap. 1 Kap. 2 Kap. 3 Kap. 4 Kap. 5 

Verwüstung 
Jerusalems 

Gottes 
Zorn 

Antwort 
Jeremias 

Gottes 
Gericht 

Antwort 
Jerusalems 

Erstes 

Lied 

Zweites 
Lied 

Drittes 
Lied 

Viertes 
Lied 

Fünftes 
Lied 

Wehe (1,1) Wehe (2,1)  Wehe (4,1)  
 

In den 5 Kapiteln der Klagelieder ist ein systematischer Aufbau er-

kennbar. Folgende Grafik soll die Struktur des Buches deutlich ma-

chen: 

 Antwort 
Jeremias 

(Kap. 3) 

  

 Gottes 
Zorn 

(Kap. 2) 

 Gott  Gottes 
Gericht 

(Kap. 4) 

 

Verwüstung 
Jerusalems 

(Kap. 1) 

 Menschen  Antwort 

Jerusalems 

(Kap. 5) 
 

- Kap. 1 und 5 sowie 2 und 4 sind einander parallel zugeordnet. In 

Kap. 2 und 4 ist hauptsächlich von Gott die Rede, während es in 

Kap. 1 und 5 hauptsächlich um Menschen geht. 

- Kap. 3 ist das mittlere Kapitel und gleichzeitig der inhaltliche und 

geistliche Höhepunkt des Buches. Zu ihm hin bauen sich die ers-

ten beiden Kapitel auf und auf ihm basieren die letzten zwei Ka-

pitel. Es enthält die Reaktion Jeremias inmitten seiner Anfech-

tungen. 

 



Klagelieder 

 

- Kap. 5 beginnt und endet mit einem Gebet der Bewohner Jeru-

salems: „Gedenke, Herr“ (5,1) und „Bring uns zu dir zurück, o 

Herr,“ (5,21). Diese Reaktion Jerusalems ist die einzig richtige 

und damit ein treffender Schluss des ganzen Buches.  

Themen und Besonderheiten 

1. Die Klagemauer der Juden: Jerusalem hat in seiner Geschichte 

mehrere einschneidende Verwüstungen erlebt, von denen drei 

auf den „Neunten Ab“ fallen (9. August). Es sind dies die Ein-

nahme durch Babylon 586 v. Chr., die Zerstörung durch Rom 70 

n. Chr. und die Niederschlagung der Messiasbewegung Bar 

Kochbas durch die Römer 135 n. Chr. bei Betar nahe Jerusalem. 

Jedes dieser Ereignisse war zu seiner Zeit eine Katastrophe für 

die Nation und der „Neunte Ab“ wurde zum weltweiten Gedenk-

tag an diese Judenvernichtung. An diesem Tag wird in den Syna-

gogen rund um die Welt das Buch der Klagelieder gelesen; man-

che lesen auch jeden Freitag daraus. Während ihrer langen Lei-

densgeschichte in der Zerstreuung haben diese Klagegedichte 

dem Sorgen und Bangen des auserwählten Volkes ihre Stimme 

geliehen, doch auch ihrer Hoffnung auf Heimführung in die „hei-

lige Stadt“. Nur eines erkannten sie nicht, worauf sowohl Daniel 

als auch Jesus aufmerksam machten: den Zusammenhang zwi-

schen Jesu Kreuzigung und der Zerstörung Jerusalems 70 n. Chr. 

(Dan. 9,26; Lk. 19,43.44). Jene Verwüstung war eine Folge der 

Ablehnung des Messias. Der jährliche Gedenktag des Neunten 

Ab dient als göttliches Mahnmal. 

2. Der kunstvolle Aufbau des Buches: Kein anderes Bibelbuch ist so 

kunstreich komponiert wie die Klagelieder. Deren fünf Gedichte 

erheben ihre Stimme zu einem „Pentateuch der Trauer“, dessen 

symmetrische Anordnung den Inhalt hervorheben und wohl als 

Gedächtnishilfe für den liturgischen Gottesdienst dienen soll. 

Diese Symmetrie zeigt sich in der Vers-zahl pro Kapitel und der 



Klagelieder 

 

konstanten Zeilenzahl pro Vers in jedem Kapitel. Jedes Kapitel 

hat 22 Verse (nach den 22 Buchstaben des hebräischen Alpha-

bets), nur Kapitel 3 hat 66 Verse in 22 Versgruppen: 

Kapitel  1 2 3 4 5 

Verse pro Kapitel 22 22 66 22 22 

Zeilen pro Vers 3 3 2 2 1 

Ein in der Übersetzung unkenntliches Merkmal sind die alphabe-

tischen Akrostichen in Kap. 1-4. In Kap. 1; 2; 4 beginnt jeder Vers 

mit dem jeweils folgenden Buchstaben. Kap. 3 enthält ein noch 

ausgefeilteres Akrostichon, indem 66 Verse insgesamt 22 Grup-

pen zu je drei Versen bilden. Jeder Vers einer Gruppe beginnt 

mit demselben Buchstaben, wobei die Gruppen wie der alpha-

betisch gereiht sind. In Kap. 5 wird kein Akrostichon verwendet, 

vielleicht um den Eindruck der Spontaneität dieses Buß- und 

Vertrauensgebetes nicht zu verwischen. 

Die unglaubliche Denkarbeit hinter dieser künstlerischen Sym-

metrie weist auf die immense Bedeutung hin, die Jeremia und 

Baruch, wenn man ihnen dieses Buch zuschreibt, der Botschaft 

des Gerichts und der Unverbrüchlichkeit des Gottesworts bei-

maßen. 

3. Das göttliche Gericht: Wiederholt schreiben die Klagelieder die 

Zerstörung Jerusalems dem Zorn des Herrn zu statt dem Zorn 

Babels. Während wir im Buch Jeremia 161mal von Babel lesen, 

werden weder Babel noch Nebukadnezar in den Klageliedern 

erwähnt. Die Einnahme Jerusalems als göttliches Gericht legt 

überdies den Finger auf die Sünden des Volkes, welche die Ver-

nichtung brachten, nicht ein politisches Missgeschick. Darum 

hängt auch die Erneuerung voll und ganz von Buße und Umkehr 

zu Gott ab. Die Weltmächte sind nur Werkzeug Gottes in seinem 

Handeln am auserwählten Volk. 



Klagelieder 

 

4. „Groß ist deine Treue (3,23): Diese klassische Vertrauensbezeu-

gung würden wir kaum in einem Buch des Gerichtes und der fast 

untröstlichen Trauer erwarten. Und doch steht sie im Herzen der 

Klagelieder. Dieser Aufruf ist hier nicht jubelnder Freudenschrei 

aus segensreicher Erfahrung, sondern ein Seufzer aus schwerem 

Gericht und kaum erträglicher Züchtigung. Im Angesicht der ver-

kohlten Überreste des größten Heiligtums Israels ruft der Pro-

phet: „Ja, sein Erbarmen hört nicht auf; es ist jeden Morgen neu. 

Groß ist deine Treue“ (3,22.23). Gott steht zu seinem Wort, ob 

im Gericht über Sünde oder in der Gnade für Buße und Vertrau-

en. In jeder Situation kann der Gläubige sagen: „Mein Anteil ist 

der Herr“ (3,24). 

5. Der leidende Prophet: Kein anderer Prophet hat die Leiden und 

Gerichte seines Volkes so tief mitgefühlt und geteilt wie Jeremia, 

der wahrscheinliche Autor dieses Buches. Fast fünfzig Jahre lang 

flehte Jeremia das halsstarrige Volk in seiner tiefsten Not an, 

während sein Leid ihm selbst das Herz zernagte. Statt Achtung 

erntete er Demütigung, Hohn, Verhaftung und den Ruf eines 

Verräters. Dann musste er die Belagerung und Hungersnot mit-

erleben, die Einnahme der Stadt, ihre Plünderung und Verbren-

nung und die Verwüstung des Tempels. In Rama (nördlich von 

Jerusalem) wurde er selbst freigelassen, um mit eigenen Augen 

die Ermordung eines Großteils der Bevölkerung Jerusalems und 

die Verschleppung der übrigen 4600 Menschen nach Babel zu 

beobachten. Er selbst blieb aus freien Stücken in Mizpa bei dem 

Statthalter Gedalja, der jedoch bald darauf im Aufruhr Ismaels 

und Johanans ermordet wurde. Jeremia selbst wurde nach 

Ägypten entführt, wo er wieder schweren Angriffen ausgesetzt 

war (Jer. 41-44). Dort soll er von seinem eigenen Volk gesteinigt 

worden sein, weil er ihren fortgesetzten Götzendienst und ihre 

Unbußfertigkeit verurteilt hatte. Nur wenige Propheten hatten 

mehr Grund zum Weinen als Jeremia (Klgl. 3,48.49). 



Klagelieder 

 

6. Parallelen zwischen Klagelieder und 5 Mo. 28: Hier in Klagelieder 

finden wir zahlreiche Erfüllungen von den in 5 Mo. 28 verheiße-

nen Flüchen für den Ungehorsam (vgl. z.B. Klgl. 1,3 mit 5 Mo. 

28,65) 

7. Christus in den Klageliedern: Als Hinweis auf Christus in diesem 

Buch sehen wir Jesu Weinen über Jerusalem, als er dessen zwei-

te Zerstörung vorhersagte (Lk. 19,41-43). In vieler Hinsicht zei-

gen die Klagelieder auch die Trauer und Klage Gottes um sein 

Bundesvolk in tiefster Not. Jesaja wie Johannes sehen vorher, 

wie Gott oder Christus „die Tränen abwischen“ wird (Jes. 25,8; 

Offb. 7,17; 21,4). 

Praktische Lehren 

1. Mit-Leiden, Teilnahme am Leiden der andern; weinen mit den 

Weinenden (Rom. 12,15); die Lasten der andern tragen (Gal. 6, 

2); sich unter die Sündenlast seines Volkes stellen. Hatte Jeremia 

nicht all dieses Unglück vorausgesagt? Hatte er nicht alles auf-

gewendet, alles gelitten, um das Ärgste zu verhüten? Jetzt, wo 

die Stadt infolge ihrer Sünden verwüstet liegt, hätte der Prophet 

sich da nicht von ihr lossagen und ihr aus selbstgerechter Ent-

fernung die wohlverdiente Vergeltung gönnen können? Er hatte 

ja seine Pflicht getan! Nein, er stellt sich in Not und Leid zu sei-

nem Volk und Tracht dessen Schmerz zu seinem eigenen 

Schmerz. 

2. Sich nicht niederschmettern lassen durch einen großen Schmerz, 

sondern wie Jeremia sein weinendes Herz vor dem Gott der 

Barmherzigkeit ausschütten. Es gibt eine fruchtlose Teilnahme 

am Leid der Menschheit, nämlich jene, die nur einem rein 

menschlichen Mitgefühl entspringt. Aber es gibt auch eine wirk-

same Teilnahme, nämlich jene, die aus einem mit Gottes Liebe 

erfüllten Herzen quillt. 



Klagelieder 

 

Gliederung 

I. Erstes Klagelied: Die Zerstörung und das Unglück Jerusalems 

(1,1-22) 

Die Stadt dargestellt als weinende Witwe, die in Einsamkeit 

trauert vgl. 1,1  

A. Jeremias Klage über die Verwüstung Jerusalems (1,1-11) 

1. Das Ausmaß der Verwüstung: Die einsame Witwe Je-

rusalem (1,1-7) 

2. Der Grund für die Verwüstung: Die schwere Sünde 

Jerusalems (1,8-11) 

B. Jerusalems Klage über den eigenen Zustand 1,12-22) 

1. Jerusalems Ruf an die Zuschauer: Der getroffene 

Schmerz vom Herrn (1,12-19) 

2. Jerusalems Ruf zum Herrn: Die Angst vor den Fein-

den (1,20-22) 

II. Zweites Klagelied: Gottes Zorngericht gegen Jerusalem (2,1-

22) 

vgl. 2,1 

A. Gottes Zorn: Er hat Jerusalem nicht geschont (2,1-10) 

B. Jeremias Trauer: Der Zusammenbruch Jerusalems (2,11-

19) 

C. Jerusalems Flehen: Herr, sieh auf das Unheil! (2,20-22)  

III. Drittes Klagelied: Jeremias Antwort auf das göttliche Gericht 

(3,1-66) 

vgl. 3,1.19.40.55.64 

A. Jeremias Leiden: Tief gebeugt, durch die Rute des Zor-

nes Gottes (3,1-18) 

B. Jeremias Hoffnung: Gottes Barmherzigkeit und Treue 

hat kein Ende (3,19-39) 

C. Jeremias Gebet (3,40-66) 

1. Ein Aufruf zur Umkehr an das Volk (3,40-51) 

 



Klagelieder 

 

2. Jeremias erfahrene Errettung (3,52-66) 

Jeremias Hilferuf und erfahrene Rettung, dient Juda 

als Vorbild. 

IV. Viertes Klagelied: Der Schrecken des Untergangs Jerusalems 

(4,1-22) 

Die Stadt dargestellt als Gold, verdunkelt, verändert, entwür-

digt vgl. 4,1 

A. Die Leiden der Eroberung: Gegenüberstellung von Einst 

und Jetzt (4,1-11) 

B. Die Gründe für die Eroberung (4,12-20) 

1. Die Sünden der Propheten und der Priester (4,12-

16) 

2. Die vergebliche Hoffnung auf Hilfe (4,17-20) 

C. Hoffnung die der Eroberung folgt: Heimsuchung der 

Schuld Edoms – Tilgung der Schuld Jerusalems (4,21-22) 

V. Fünftes Klagelied: Die Antwort des Überrestes auf das göttli-

che Gericht (5,1-22) 

Gedenke Herr, dessen, was uns geschehen ist! vgl. 5,1 

A. Das Gebet um Gottes Gedenken: Das Elend des Volkes 

(5,1-18) 

B. Das Gebet um Wiederherstellung: Herr, bringe uns zu dir 

zurück! (5,19-22) 

 


