
Maleachi 

 

Der Prophet Maleachi 

Titel  

Der Titel entspricht wie bei allen kleinen Propheten dem Namen des 

Propheten. Maleachi bedeutet „mein Bote“ (oder Kurzform für 

„malach-jah“: „Bote des Herrn“). Neben dem Autor stoßen wir in 

diesem Buch auf drei andere „Boten“: die Priester (2,7); der Vorbo-

te (3,1); der „Engel des Bundes“, der Herr selbst (3,1) („Engel“ und 

„Bote“ sind im Hebräischen gleichbedeutend). – Sein Name ver-

weist auf die besondere Vollmacht des letzten Propheten im AT. 

Es gibt unterschiedliche Auffassungen, ob Maleachi als Eigenname 

des Propheten anzusehen ist oder lediglich die Überschrift des Bu-

ches. Hinzu kommt noch, dass nichts über den Propheten bekannt 

ist. Aber dennoch gibt es gut Gründe, um von Maleachi als einer 

historischen Person auszugehen: 

1. Kein prophetisches Buch des AT ist anonym. Bei allen wird der 

Name des Propheten genannt. 

2. Das Fehlen persönlicher Angaben finden wir auch bei anderen 

Propheten, sodass dies als Argument nicht relevant ist. 

Verfasser 

Von Maleachi kennen wir nur seinen Namen aus der Überschrift des 

Buches. Wir erfahren nichts von Eltern, Herkunft und Beruf. Ma-

leachi ist der letzte Prophet, ein Zeitgenosse des Priesters und His-

torikers Esra, der vor und nach den Propheten schrieb. Er war Got-

tes letzter Bote an das alttestamentliche Bundesvolk (wenn wir 

Johannes den Täufer im NT weglassen) nach über 1000 Jahren, 

nachdem Mose als erster Prophet und Bibelautor auftrat. Die jüdi-

sche Überlieferung identifiziert ihn als ein Mitglied der großen Sy-

nagoge, die die Schriften sammelte und erhielt.  

 



Maleachi 

 

Zeit der Abfassung 

Das Buch ist das letzte der sechs undatierten Prophetenschriften. Es 

sind die Propheten, die sich vor allem mit den Heiden befassen, 

sowie Joel und Maleachi.  

Wenn man nur auf die inneren Beweise schaut, weist das Datum 

der Prophezeiung auf das späte 5. Jh. hin, höchstwahrscheinlich 

während Nehemias Rückkehr nach Persien um 433 v. Chr. (vgl. Neh. 

5,14; 13,6). Im zweiten Tempel (1,7-10; 3,8), der 515 v. Chr. fertig-

gestellt wurde (vgl. Esr. 6,13-15), wurden Opfer dargebracht. Viele 

Jahre waren vergangen, in denen die Priester zunehmend selbstge-

fälliger und verdorbener wurden (1,6-2,9). Maleachis Verweis auf 

den „Statthalter“ (1,8) kündet von der Zeit der persischen Vorherr-

schaft in Juda, als Nehemia nach Persien reiste (Neh. 13,6), während 

sich seine Betonung des Gesetzes (3,22) mit ähnlichen Erwähnun-

gen bei Esra und Nehemia deckt (vgl. Esr. 7,14.25.26; Neh. 8,18). Sie 

teilten noch weitere Themen, wie z.B. Ehen mit ausländischen Frau-

en (2,11-15; vgl. Esr. 9.10; Neh. 13,23-27), die Vorenthaltung des 

Zehnten (3,8-10 vgl. Neh. 13,10-14) und soziales Unrecht (3,5; vgl. 

Neh. 5,1-13). Nehemia kam 445 v. Chr. nach Jerusalem, um die 

Stadtmauer wieder aufzubauen; im Jahr 433 v. Chr. kehrte er nach 

Persien zurück. Jahre später kam er wieder nach Israel (um 430. v. 

Chr.), um sich mit den von Maleachi beschriebenen Sünden zu be-

fassen (Neh. 13,6). So ist es wahrscheinlich, dass das Buch Maleachi 

in der Zeit von Nehemias Abwesenheit oder in Verbindung mit sei-

ner Rückkehr und der Erneuerungsbewegung geschrieben wurde, 

nahezu ein Jahrhundert nachdem Haggai und Sacharja ihren pro-

phetischen Dienst aufgenommen hatten. Ähnlich wie Offb. 2,3, wo 

Christus seine Gedanken über die Zustände in den Gemeinden 

preisgibt, schreibt Gott hier durch Maleachi, um Israel seine Gedan-

ken über das Volk zu verdeutlichen. 

 



Maleachi 

 

Hintergrund 

1. Obwohl der Tempel seit 515 v. Chr. fertig war, Esra 458 v. Chr. 

die Gottesdienste vollumfänglich eingesetzt hatte und 445 v. 

Chr. sogar die Stadtmauer vollendet wurde, hatte der geistliche 

Zustand des jüdischen Überrests einen Tiefstand erreicht. Be-

troffen waren sowohl die Priester als auch das Volk. Der Zehnte 

wurde nicht mehr gewissenhaft abgeführt, weshalb der Herr 

Missernten sandte. Dem Priesterstand war der Lebensunterhalt 

entzogen, was zur Vernachlässigung des Tempeldienstes führte. 

Der moralische Zustand war lax, und langsam begannen die Ju-

den in den sie umgebenden Heidenvölkern aufzugehen. 

2. Der Geist der religiösen Gleichgültigkeit stand in krassem Ge-

gensatz zur ersten Generation, die trotz aller Widrigkeiten ins 

jüdische Bergland zurückgekehrt war, um das messianische Frie-

densreich König Davids zu erwarten (5 Mo. 30,1-5; Hes. 

37,21.22). Die Ernüchterung kam bald, und als Folge machten 

sich Selbstgerechtigkeit, Überhebung und Unterdrückung ande-

rer sowie Ungeduld und Skepsis dem Herrn gegenüber breit. Die 

geistliche Stagnation drückte sich in mehreren Bereichen aus: 

a. Religiöse Gleichgültigkeit in Gottesdienst und Opfer, indem 

Gott Trägheit im Umgang mit Gut und Böse vorgeworfen 

wurde (1,6-10; 2,17). 

b. Moralische Gleichgültigkeit dem Ehebund gegenüber, indem 

die Juden heidnische Frauen heirateten und sich von den jü-

dischen scheiden ließen (2,11-16). 

c. Soziale Sünden wie Meineid, Betrug und Unterdrückung der 

Schwachen (3,5). 

d. Materielle Selbstsucht durch Hinterziehung des Zehnten (3,8-

10). 

 



Maleachi 

 

3. Doch vor allem sieht Maleachi das Problem in der Missachtung 

der Bundesliebe Gottes (1,2ff). Die Folge waren Kurzsichtigkeit, 

Undankbarkeit, Murren und Klagen. Die letzte Mahnung Ma-

leachis ist: „Haltet im Gedächtnis das Gesetz meines Knechtes 

Mose“ mit seinen Verheißungen und Warnungen (3,22) und 

wartet auf Elia, der dieses Gesetz in einem Gericht zur Wieder-

herstellung zur Geltung bringen würde (3,23.24). 

Thema 

Umkehr der kalten Herzen, im Hinblick auf das Kommen des Herrn 

Das Hauptthema ist die Treue des Herrn gegenüber seinem Bund 

mit Israel. Der mosaische Bund regelte die Beziehung Israels zu Gott 

zur Zeit des AT. Grundlage des Bundes war Gottes Liebe, die zu allen 

Zeiten galt (vgl. erste Botschaft). Das Volk war verpflichtet, Gottes 

Wort zu gehorchen. Gehorsam brachte Segen und Ungehorsam 

Fluch über Israel. Maleachi stellte die aktuellen Probleme des nach-

exilischen Volkes in Beziehung zum Bund Gottes, den das Volk ver-

lassen hatte. 

Zweck 

Maleachi will den Überrest Israels aus seiner geistlichen Stagnation 

wachrütteln, damit der Herr wieder segnen kann. Er betont die 

Größe Gottes, der Gehorsam mit Gnade belohnt. Gott hat einen Tag 

des Gerichts festgesetzt. Dann werden alle Frevler gerichtet und die 

Gerechten belohnt (3,19-21). In diesen letzten Worten an den Über-

rest Israels verweist der Prophet auch auf die Reinigung des Volkes 

durch des Messias, ehe das Königreich Gottes mit seinem vollen 

Segen ausbrechen würde (Mt. 4,17; 21,43) 

Schlüsselverse 

Mal. 1,10-12; 3,1.7-8.10.22-24  



Maleachi 

 

Schlüsselworte 

Ihr sprechet, Worin, Siehe, Tag des Herrn, spricht der Herr der Heer-

scharen, Bote, gedenke 

Gottes Wesen 

Gottes Größe 

Bundesbotschaft 

Bundesverpflichtung 

Aufbau 

Im Stil unterscheidet sich Maleachi von den anderen Propheten. 

Statt direkter Verkündigungen schreibt Maleachi in der dialekti-

schen Form einer Disputation. In seinen Botschaften stellt er eine 

Anklage oder ein Gebot voran. Dann lässt er das Volk mit einer Fra-

ge antworten. Danach weist er die Richtigkeit jeder Forderung nach. 

Das Buch enthält mehrere solcher Wortwechsel, wobei die Fragen 

der Israeliten einen ablehnenden und feindseligen Ton erkennen 

lassen. Man kann sich vorstellen, dass Maleachi in hitzige Gespräche 

mit den Juden verwickelt war. Dieser Stil ist sicherlich provokativ 

genug, um die Aufmerksamkeit der gleichgültigen Israeliten zu erre-

gen. Maleachi stellte die aktuellen Probleme des nachexilischen 

Volkes in Beziehung zum Bund Gottes, den das Volk verlassen hatte. 

Das Buch enthält neben einer Einleitung und einem Schlussteil eine 

Serie von sechs Botschaften: 

Umkehr der kalten Herzen, im Blick auf das Kommen des Herrn 

1,1 1,2-
5 

1,6-
2,9 

2,10-
16 

2,17-
3,6 

3,7-
12 

3,13-
21 

3,22- 

24 

Auf-
trag 

Sechs Botschaften Aus-
blick 

 



Maleachi 

 

Themen und Besonderheiten 

1. Die Größe Gottes: Kein Prophet betont die Größe Gottes so 

unablässig wie Maleachi in der letzten Prophetie des AT, dreimal 

in 1,11-14 lenkt er die Aufmerksamkeit darauf. Im ganzen Buch 

spricht er zehnmal von der Ehre, die seinem Namen zusteht 

(1,6.11.14; 2,2.5; 3,16.24). Weil der kleine, schüttere Überrest 

Israels in eine vierhundertjährige Zeit prophetischen Schweigens 

eintrat, umgeben von heidnischen Eroberern und Kulturen, 

musste er an die Größe des Gottes erinnert werden, der ihn lieb-

te. Obwohl die Tage der Größe vergangen schienen, konnten 

sich die Juden auf die Majestät des Herrn berufen, der sie zu ei-

ner besonderen Bundesbeziehung erwählt hatte. 

2. Maleachis Gotteszitate: Diese Weissagung besteht fast gänzlich 

aus Gotteszitaten. Wie Haggai unterstreicht Maleachi seine 

Worte beständig mit „spricht der Herr der Heerscharen“ oder 

ähnlichen Wendungen. Sein eigener Name kommt dagegen nur 

einmal vor. Er sah sich selbst als Sprachrohr oder Gesandten 

Gottes. Gerade seine Generation brauchte ein kraftvolles und 

vollmächtiges Wort des Herrn, denn sie hatte Korrektur in vieler 

Hinsicht nötig. 24mal bezeichnet Maleachi Gott als den „Herrn 

der Heerscharen“. Dieser Name betont die Macht Gottes als 

Oberbefehlshaber der himmlischen Streitkräfte, ein passender 

Titel für ein Buch des Gerichts und der Verheißung, da der kleine 

Überrest Israels über keine eigene Kraft verfügte. 

3. Maleachis Frage- und Antwortespiel (1,2 usw.): Maleachis dia-

lektischer Stil ist unter den Propheten einzigartig; die meisten 

verwenden eine vortrags- oder berichtartige Sprechweise. Ma-

leachi enthält neun dialektische Wortwechsel des Herrn mit Is-

rael, wobei die Fragen des Volkes immer einen feindseligen oder 

ablehnenden Ton tragen (1,2.6.7; 2,10.14.17; 3,7.8.13). In die-

sem provokanten Stil (später „rabbinische“ oder „sokratische“ 

Methode genannt) bringt der Prophet die Vorwürfe des Herrn 



Maleachi 

 

gegenüber Israel und ihre überheblichen Antworten vor. So 

lenkt Maleachi die Aufmerksamkeit auf seine Botschaft und 

kann rasch zur Kernfrage Vordringen. Der Herr Jesus hat die 

feindseligen Volksführer seiner Zeit in einen ähnlichen Wort-

wechsel verwickelt (Mt. 21,25.31.40; 22,42). 

4. Der Religionsverfall Israels: Im jüdischen Glaubensbild machen 

sich bei Maleachi starke Verfallserscheinungen bemerkbar. Die 

Gottessicht ist fast deistisch: Sie stellen seine Liebe infrage (1,2), 

seine Ehre und Größe (1,14; 2,2) seine Gerechtigkeit (2,17) und 

sein Wesen (3,13-15). Diese abschätzige Gottessicht führte zu 

Selbstüberhebung und Lustlosigkeit im Tempeldienst, zur Belei-

digung Gottes statt zur Anbetung (1,7-10; 3,14). Der Zehnte 

wurde mit halbem Herzen gegeben, die Opfertiere waren krank 

und wertlos; - einen Statthalter hätte ein solches Geschenk zum 

Zorn gereizt (1,8). - Als Strafe würde der Herr Mist auf das Ge-

sicht der Priester streuen (2,3) und ihr Saatgut verfluchen (3,11). 

Auf moralischem Gebiet führte diese schmähliche Religion zu 

Zauberei, Ehebruch, Lüge, Betrug und Unterdrückung der Armen 

(3,5). Familienzwist war an der Tagesordnung, und oft wurden 

jüdische Frauen zugunsten von Heidinnen entlassen (2,10ff; 

3,24). Die üblen Zustände jener Zeit riefen nach einem Elia, um 

den Frieden in der Familie wiederherzustellen und um ein weite-

res Vernichtungswerk des Herrn abzuwenden (3,23). 

5. Israels Raub an Gott (3,8-10): Eine der hartnäckigsten Sünden 

Israels war die Hinterziehung des Zehnten und der Opfer. Das 

erste Vergehen dieser Art ist die Sünde Achans beim Einzug ins 

Gelobte Land (Jos. 6,17-19; 7,11). Auch die Verschleppung nach 

Babel im Jahre 586 v. Chr. ging unter anderem auf Diebstahl an 

Gott zurück (2 Chr. 36,21). Viele Könige begingen bei feindlichen 

Angriffen den schwerwiegenden Fehler, mit Tempelschätzen 

den Feind zu besänftigen, was unweigerlich zu weiteren Einfäl-

len führte (z.B. 2 Kön. 18,14-16). Laut Maleachi beraubten sie 



Maleachi 

 

damit eigentlich sich selbst, denn die Folge waren Missernten. 

Eine weitere Gefahr lag in der Gewissensabstumpfung: Je weiter 

ihre Verstöße gingen, desto weniger kümmerte es sie (2,17; 

3,15). 

6. Die Verheißung auf Elia (3,23-24): Es ist das Beste, Maleachis 

Prophezeiung als einen Hinweis auf Johannes den Täufer zu ver-

stehen, und nicht als eine buchstäbliche Wiederkehr Elias. Schon 

der Engel verkündet, dass Johannes der Täufer „vor ihm herge-

hen wird im Geist und in der Kraft Elias“ (Lk. 1,17) und Johannes 

der Täufer sagt von sich selbst, dass er nicht Elia ist (Joh. 1,21). 

Folglich ist Johannes der Täufer Elia innerlich „im Geist und in 

der Kraft“ und äußerlich in seiner Unabhängigkeit und Nichtkon-

formität gleich. Er erhielt den Auftrag, Buße zu predigen, damit 

seine Zuhörer am Tag des Herrn gerettet werden (Mt. 3,1ff). 

Manche Ausleger meinen, dass in der Zukunft noch ein anderer 

Elia ähnlicher Prophet gesandt werden wird, vielleicht als einer 

der beiden Zeugen (vgl. Offb. 11,1-19). 

Nach der hebräischen Tradition ist Elia „die größte und schil-

lerndste Gestalt, die Israel je hervorbrachte ... Er öffnet geheime 

Türen, durch die die Gefolterten entkommen, er beschafft die 

Mitgift für die notleidenden Töchter der Armen... bei jeder Be-

schneidung ist ein Sitz für ihn reserviert, ein Glas Wein bei jedem 

Passahmahl. Er steht an der Kreuzung zum Paradies, um die Ge-

rechten willkommen zu heißen. Am Ende wird er vor dem Mes-

sias hergehen, um die neue Welt einzuleiten, in der das Leid Is-

raels und der Völker zu Ende kommt“ (Abram Leon Sachar). In 1. 

Kön. 17 taucht er wie aus dem Nichts auf, um in 2 Kön. 2 wieder 

zu verschwinden. Doch seine hagere Gestalt wird von dem ge-

samten Volk hoch geehrt und sehnlichst erwartet.  

 

 



Maleachi 

 

7. Maleachis letzte Worte (3,22-24): Die letzten drei Verse werden 

zuweilen als Anhang zu den „Propheten“ der Bibel betrachtet. 

Sie verweisen auf Mose und Elia, auf das Gesetz und die Prophe-

ten, blicken jedoch nicht zurück, sondern nach vorn, auf den 

kommenden Tag des Herrn. Hebräische Bibeln wiederholen Vers 

23 nach Vers 24, um das Buch nicht mit einer Gerichtsbotschaft 

zu beenden. (Dasselbe gilt für Jesaja, die Klagelieder und den 

Prediger.) Die letzten sechs Verse Maleachis richten das Augen-

merk über 400 Jahre prophetischen Schweigens auf den „Engel“, 

der die Ankunft des Vorboten und des langersehnten Messias 

ankündigen wird (Lk. 1,11.26ff). Maleachis letzte Worte sind 

nicht das letzte Wort. 

8. Christus in Maleachi (1,14; 3,1.20): Obwohl der Herr am Anfang 

des Buches auf seine unveränderliche Liebe verweist, ist Ma-

leachi hauptsächlich eine Gerichtsbotschaft. Im Einklang damit 

stehen mehrere Hinweise auf den Messias: 

a. In 1,14 bezeichnet sich der Herr als einen „großen König“, 

weit größer als der „Statthalter“, den sie nicht mit einer feh-

lerhaften Gabe beleidigen würden (1,8). Darum wird das Ge-

richt über den Betrüger, der Großes verspricht und Kleines 

gibt, nicht ausbleiben. Sach. 14,9 sieht das Königtum in mes-

sianischem Licht, da der Name des Herrn unter allen Völkern 

geehrt wird. 

b. In 3,1 stellt sich der Herr als der „Engel des Bundes“ vor, den 

sie herbeiwünschen. Im Gegensatz zu ihren selbstgefälligen 

Erwartungen wird er jedoch zunächst die Frevler in Israel 

richten, zuerst die Söhne Levis im Tempel. Sein Handeln im 

Tempel (Joh. 2,14-16; Mt. 21,12) war ein Vorgeschmack auf 

die Wiederkunft, wenn er Volk und Land reinigen wird. 

c. Für alle, die seinen Namen fürchten, wird er als „Sonne der 

Gerechtigkeit“ aufgehen, um Heilung und große Freude zu 

wirken (3,20; vgl. Jes. 60,19). Dieselbe Sonne, die die Frevler 

versengt (3,19), wird die Gottesfürchtigen heilen. Nach die-



Maleachi 

 

ser Verheißung der Himmelssonne, die das Volk reinigen und 

heilen und die Frevler vernichten wird, verstummt die Stim-

me des Propheten. Die dunkle Zeit zwischen den Testamen-

ten würde ihren Glauben an das Wort im Gesetz und in den 

Propheten auf eine gründliche Probe stellen. 

Praktische Lehren 

1. Die Liebe Gottes zu uns Menschen hängt nicht von unserem 

Verdienst und unserer Treue ab. Sie beruht auf seiner Erwäh-

lung. Trotz der Untreue der Gemeinde kündigt Gott seinen Lie-

besbund nicht, sondern lässt durch seine Boten immer wieder 

ausrufen: „Gott hat euch lieb!“ (1, 2). 

2. Die Beobachtung religiöser Bräuche ohne Leben aus Gott wird 

dem Menschen zum Gericht und Verhängnis. In Gottes Augen 

können äußere Formen niemals die innere Bereitschaft zum 

Glauben, zur Demut und zur Hingabe ersetzen (1,7-14). 

3. Mit der Selbstzufriedenheit geht oft Hand in Hand der Missmut 

über Gottes Wege; der pharisäische Geist führt zum Unglauben 

und zur Auflehnung (1,7.12-13). 

4. In Zeiten religiösen Verfalls hat Gott stets einige treue Zeugen. 

Er achtet auf jedes ihrer Worte, und in seinen Gerichten erbarmt 

er sich ihrer (3,16-17). 

5. Die Fülle des Segens ruht nur auf dem ganzen Gehorsam, der 

Gott gibt, was er fordert, und annimmt, was er verheißt. Über 

einen Menschen, der so handelt, ergießen sich die Schätze der 

Gnade (3, 10). 

6. Wenn jetzt scheinbar der Böse dem Gericht entgeht, wenn rein 

äußerlich kein Unterschied wahrnehmbar ist zwischen dem, der 

Gott dient, und dem, der es nicht tut, so wird der Unterschied 

doch am Tag des Herrn offenbar: Der Gerechte wird gerettet 

und der Ungerechte verworfen werden (3,14-15.17-18). 



Maleachi 

 

Gliederung 

I. Einführung: Die Last Maleachis (1,1) 

II. Die erste Verkündigung: Seht Gottes Liebe! (1,2-5) 

A. Die Erklärung Gottes: Ich habe euch geliebt! (1,2a) 

B. Die Wiederrede Israels: Worin hast du uns geliebt? 

(1,2b) 

C. Die Rechtfertigung Gottes: Seine Liebe zu Jakob und sein 

Hass gegen Edom (1,3-5) 

1. Die Bevorzugung Israels vor Edom (1,3a) 

2. Das Gericht über Edom (3,b-5) 

III. Die zweite Verkündigung: Ehrt Gott! (1,6-2,9) 

A. Der Vorwurf Gottes: Ihr ehrt euren Vater und fürchtet 

euren Herrn nicht! (1,6a) 

B. Die Wiederrede der Priester: Womit haben wir deinen 

Namen verächtlich gemacht? (1,6b) 

C. Der Beweis für den Vorwurf: Die Darbringung von unhei-

ligen Opfern (1,7-14) 

D. Das Gebot an die Priester: Das Nichtehren Gottes bringt 

den Fluch (2,1-9) 

1. Die Warnung: Das Nichtehren Gottes führt zu Fluch 

(2,1-4) 

2. Die Richtschnur für die Priester: Levi einst und jetzt 

(2,5-9) 

IV. Die dritte Verkündigung: Seid treu als Volk Gottes! (2,10-16) 

A. Der Vorwurf: Die gegenseitige Treuelosigkeit (2,10) 

B. Die Beweise: Verbotene Ehen und Scheidung (2,11-16) 

1. Der erste Beweis: Verbotene Ehen (2,11-12) 

a. Die Sünde: Die Tochter eines fremden Gottes 

geheiratet (2,11) 

b. Die Folge: Gott wird so Jemanden ausrotten 

(2,12) 

2. Der zweite Beweis: Scheidung (2,13-16a) 



Maleachi 

 

a. Die Folge: Treuelosigkeit führt zur Ablehnung 

der Opfergabe (2,13) 

b. Die Widerrede Israels: Warum? (2,14a) 

c. Die Sünde und Ermahnung: Werdet der eige-

nen Frau nicht untreu! (2,14b-16) 

V. Die vierte Verkündigung: Hofft auf Gott! (2,17-3,6) 

A. Der Vorwurf Gottes: Israel hat mir mit seinen Reden 

Mühe gemacht! (2,17a) 

B. Die Wiederrede Israels: Womit haben wir ihm denn 

Mühe gemacht? (2,17b) 

C. Der Beweis für den Vorwurf: Israel wirft Gott fehlende 

Gerechtigkeit und Tatenlosigkeit vor (2,17c) 

D. Die Warnung Gottes: Ich komme zum reinigenden Ge-

richt! (3,1-6) 

1. Das Kommen des Boten als Wegbereiter für den 

Herrn (3,1a) 

2. Das Kommen des Herrn zum läuternden Gericht 

(3,2b-5) 

3. Die Grundlage für Israel Hoffnung: Die Unveränder-

lichkeit des Herrn (3,6) 

VI. Die fünfte Verkündigung: Kehrt um! (3,7-12) 

A. Der Vorwurf Gottes: Der langanhaltende Ungehorsam 

Israels – Aufruf zur Umkehr! (3,7a) 

B. Die Wiederrede Israels: Worin sollen wir umkehren? 

(3,7b) 

C. Die Spezifizierung des Vorwurfs: Gott beraubt (3,8a) 

D. Die erneute Widerrede Israels: Worin haben wir dich be-

raubt? (3,8b) 

E. Der Beweis für den Vorwurf: Das Unterlassen der Abga-

ben  (3,8c-9) 

F. Das Segensversprechen: Auf die Abgaben wird der Se-

gen folgen (3,10-12) 

 



Maleachi 

 

VII. Die sechste Verkündigung: Fürchtet Gott! (3,13-21) 

A. Der Vorwurf Gottes: Ihr habt harte Worte gegen mich 

ausgestoßen! (3,13a) 

B. Die Widerrede Israels: Was haben wir untereinander 

gegen dich geredet? (3,13b) 

C. Der Beweis für den Vorwurf: Das Böse wird gebilligt 

(3,14-15) 

D. Die Antwort den gläubigen Rests: Der Ehrfurcht wird 

gedacht (3,16) 

E. Die Warnung Gottes: Der Unterschied zwischen dem Ge-

rechten und Gesetzlosen am Ende (3,17-21) 

VIII. Abschluss: Seid bereit für Gottes Kommen! (3,22-24) 

A. Die Vorbereitung in der Gegenwart: Gedenkt an das Ge-

setz Moses! (3,22) 

B. Die Vorbereitung in der Zukunft: Das Kommen des Pro-

pheten Elia – Herzensveränderung als Vorbereitung für 

das Kommen des Herrn (3,23-24) 

 


